
 
 

1 

 

CONVERSAR COM ÁRVORES 
O RITMO NA POROSIDADE ENTRE A CRIAÇÃO E A VIDA 

   

TALKING TO TREES 
RHYTHM IN THE POROSITY BETWEEN CREATION AND LIFE 

 
Christiane da Cunha1 

 
 

RESUMO 
Neste artigo o ato criativo é proposto como exercício comunicativo, no qual o ritmo 
desempenha o papel de aglutinador entre o ser e diferentes mundos. Para isso, o estudo, de 
caráter prático-teórico, investigou a criação – na zona de contato entre cosmologias africanas, 
indígenas e afro-brasileiras – como ação cosmopolítica coextensiva, uma forma de tecer 
conversas com o extra-humano. Adicionalmente, foram traçados diálogos e entrecruzamentos 
com a virada da planta, movimento recente fomentado pela neurobiologia vegetal, que vem 
impulsionando uma revisão de conceitos gerais sobre a vida. Como objeto de reflexão, 
conversas com entes de um grupo heterogêneo de seres, que classificamos como árvores, 
foram empreendidas por via de diferentes tessituras, – envolvendo processos criativos 
correlatos em fotografia, desenho, pintura e animação. 
 
PALAVRAS-CHAVE 
Ritmo. Cosmopolítica. Virada da Planta. Criação. Animismo.  
 
 
ABSTRACT  
In this article, the creative act is proposed as a communicative exercise, in which rhythm plays 
the role of agglutinator between the being and different worlds. To this end, the study, of a 
practical-theoretical nature, investigated creation – in the contact zone between African, 
indigenous and Afro-Brazilian cosmologies – as a coextensive cosmopolitical action, a way of 
weaving conversations with the extra-human. In addition, dialogues and intersections were 
drawn with the turn of the plant, a recent movement fostered by plant neurobiology, which has 
been driving a revision of general concepts about life. As an object of reflection, conversations 
with entities from a heterogeneous group of beings, which we classify as trees, were 
undertaken through different weaves – involving correlated creative processes in photography, 
drawing, painting and animation. 
 
KEYWORDS 
Rhythm; Cosmopolitics; Turn of the Plant; Creation; Animism. 
 
 

 
1
 Christiane da Cunha é doutora em Artes Cênicas pela Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro 

(PPGAC/UNIRIO), Rio de Janeiro, RJ, Brasil. e mestre em Estudos Contemporâneos das Artes pela Universidade 
Federal Fluminense (PPGCA/UFF), Niterói, RJ, Brasil. Atuando entre as artes visuais e cênicas, realizou diversas 
exposições e produções no Brasil e internacionalmente. E-mail: christianedacunha73@gmail.com. ORCID: 
https://orcid.org/0000-0003-4164-012X. Lattes ID: http://lattes.cnpq.br/9435721457949715 .  

https://orcid.org/0000-0003-4164-012X
http://lattes.cnpq.br/9435721457949715


 
 

2 

 

 

LINGUAGENS SILENCIOSAS 

Perspectivas nas quais o mundo não se apresenta como dimensão única, externa e 

objetificada, mas sim como um pluriverso em contínua transformação, que se dá 

comigo, através de mim e para além de mim, são sublinhadas por um engajamento 

primordial que se apresenta ao mesmo tempo como condição do ser e do saber 

(INGOLD, 2015). Nas culturas aqui citadas, provenientes de ontologias animistas1, o 

fazer da pintura, escultura, música, tecelagem, cerâmica, máscaras, artes plumárias, 

desenho etc, possui um caráter performativo e agentivo, enquanto mediador 

cosmopolítico, moderador de frequências – crucial para a fabricação do corpomente2 

e para o trânsito deste entre os mundos que ajuda a constituir. Na interação com a 

Terra, com o extra-humano, são aberturas multidimensionais – formas de pensar 

multimodais, bem como conversas por meio das quais adquire-se atributos e 

conhecimentos gerados em outras realidades (INGOLD, 2000; LAGROU, 2007, 

2009). 

Neste contexto, a relação com as plantas é algo primordial nas culturas animistas 

africanas, afro-brasileiras e ameríndias. Apesar das profundas diferenças 

epistemológicas, em sua ampla diversidade, configuram práticas de interlocuções 

transespecíficas, que operam na conformação de uma sensibilidade social expandida 

e vice-versa. Uma sensibilidade contrastante com o menosprezo pela vida vegetal 

ainda arraigado nas perspectivas ocidentais, apesar de todo o conhecimento 

acumulado. 

A antropóloga Natasha Myers (2017) considera que nas culturas antropocêntricas, 

nossos sentidos são embrutecidos em relação a outras formas de consciência que 

nos cercam. Desta forma, como abordar aqueles cujas linguagens silenciosas 

falhamos em perceber, tal como a complexa linguagem química das plantas, através 

da qual elas exalam mensagens codificadas em palavras perfumadas, cujo significado 

se altera de acordo com o destinatário pretendido (GAGLIANO, 2017). 



 
 

3 

 

Dentre as inúmeras causas desse embotamento do sensório sugerido por Myers, 

diversos pensadores apontam o oculocentrismo3 como responsável por uma 

alienação sensorial e, consequentemente, por promover um distanciamento do mundo 

(INGOLD, 2000). Neste cenário, o filósofo Maurice Merleau-Ponty se destacou por 

desenvolver sua crítica, não à visão, mas à objetificação do mundo pela noção 

cartesiana de que a visão estaria submetida à construção intelectual da imagem por 

uma mente que, na posição de um órgão distinto e superior, projeta seus significados 

sobre os dados sensoriais, a ela encaminhados separadamente através do sistema 

nervoso. Merleau-Ponty (2004) realoca o olhar no pensamento ocidental, como ação 

que engaja todo o ser em uma interrelação dinâmica dos sentidos com o mundo, no 

mundo. Atualiza, assim, o debate: ao invés da contraposição da visão versus os outros 

sentidos, a interação da visão com outras modalidades sensoriais. Não seria a visão 

o problema, mas, sim, a restrição de sua abrangência em uma forma de ver alienada 

e redutora da experiência de estar no mundo.  

O destaque dos sentidos em uma produção integrada do conhecimento – e a condição 

de ver e ser visto, sublinhados por Merleau-Ponty – dialogam com a reversibilidade 

dos sentidos, entre eu e o Outro, enfatizada nas interlocuções multissensoriais que 

caracterizam a sociabilidade transespecífica animista. Contudo há uma diferença 

ontológica em relação à visão fenomenológica. A visão no animismo encontra-se 

entrelaçada aos outros sentidos, podendo transmutar-se em outras modalidades 

(HOWES, 2011), mas, também, a visão – bem como os outros sentidos – é igualmente 

associada a dimensões que ultrapassam o corpo. A transformação do invisível em 

visível ocorre pela visão ótica e/ou pelo encontro com produções sensíveis – produção 

de imagens – que acontecem fora do sujeito, nos domínios do extra-humano. A visão 

como um espaço-tempo de trocas, que podem se dar, por vezes, por meio de uma co-

sensorialidade com as plantas, seja no seu uso como mediadora da comunicação 

entre humanos e extra-humanos, seja no cultivo de uma intimidade com árvores 

específicas ou com a floresta. Nesta condição, o antropólogo Eduardo Viveiros de 

Castro (2006, p. 330) reitera: “As culturas ameríndias, de fato, manifestam um forte 

viés visual todo próprio, que pouco tem a ver com o tão vilipendiado visualismo ou 



 
 

4 

 

oculocentrismo ocidental [...]. A visão é frequentemente tomada como modelo da 

percepção e do conhecimento.”  

É sabido que “A cultura fornece sistemas de significado e comunicação através dos 

quais o mundo é concebido, percebido, e interpretado. No entanto a cultura envolve 

tanto o conhecimento explícito, regras e instituições, como o conhecimento implícito 

ou processual, habilidades e disposições para responder.” (KIRMAYER, 2015, p. 637). 

O dramaturgo e escritor nigeriano, Nobel de literatura, Wole Soyinka define a 

sensibilidade animista – esta sensibilidade outra sobre o real – como “[...] um molde 

não doutrinário de atentividade constante.” (SOYINKA, 1990, p. 54). É preciso não 

perder de vista que a atentividade é vital para contextos onde a relacionalidade se 

abre a uma miríade de vozes provenientes de diferentes mundos, com interlocuções 

que se apresentam como fluxos em constante transformação; e, por isso mesmo, se 

expandindo e ultrapassando o domínio da linguagem. Em seu estudo sobre a relação 

que o povo Nayaka, do sudeste asiático, estabelece com as Árvores, Bird-David define 

o falar como parte de uma atenção plurifocal em um presente contínuo:  

 

‘Falar com’ significa ter atenção intensificada às variações e às invariações 
no comportamento e estar responsivo às coisas no estado de relacionalidade, 
e desse modo alcançar o conhecimento das coisas que se transformam por 
meio das vicissitudes, ao longo do tempo, do compromisso com elas. (BIRD-
DAVID, 2019, p. 126) 

 

Em contraste ao cultivo de uma atenção frontal e unifocal, que caracteriza as formas 

de comunicação normativas, próprias da vida orientada pela visão logocêntrica de um 

mundo estático e com hierarquias e contornos bem definidos (ESCOBAR, 2014), 

Soyinka e Bird-Taylor se referem a um estado necessário à interexistência nas 

fronteiras difusas de um pluriverso imprevisível. 

Para os artistas das etnias Nivacle e Guaraní – que participam do coletivo Artes Vivas 

–, desenhar, além de sustento, se tornou forma de manter os laços e afirmar a 

potência da segunda maior floresta da América do Sul, o Chaco paraguaio, uma das 

áreas mais ameaçadas pelo desmatamento atualmente. Em desenhos realizados em 

preto e branco com nanquim sobre papel, cada um, à sua maneira, exercita e 



 
 

5 

 

manifesta uma coexistência com a floresta, marcada pela diversidade de relações, 

seres e ritmos. Na análise das antropólogas Verena e Úrsula Regehr (2021, p. 52), 

iniciadoras do coletivo: “Eles nos mostram que o mundo e a vida são gerados através 

de múltiplas interações e entrelaçamentos de humanos e não-humanos.”  

 

 
Imagem 1 – Sem título. Desenho, Marcos Ortiz.. Fonte: coleção Artes Vivas, Verena Regehr, 

Nanquim sobre papel, 30 x 40 cm, 2020. 
 

Estar atento é um valor para o povo Nivacle, estimulado desde a infância e 

compreendido como parte de ser Nivacle. Marcos Ortiz conta que antes de desenhar, 

é preciso passar longos períodos atento, observando com a paciência de um caçador. 

Posteriormente, os desenhos despontam como filigranas de extrema precisão. O olhar 

do caçador pode a princípio ser entendido simplesmente como um estado de alerta, 

mas implica, mais do que isso, estar entregue à atenção, um estado de contínua 

escuta-leitura multifocal, multimodal e, ao mesmo tempo, precisa. Um estado em que 

há uma preparação para detectar, absorver, conectar e, se possível, antever 



 
 

6 

 

movimentos e ritmos heterogêneos. Nos desenhos de Ortiz, encontramos uma 

precisão do olhar-escuta que o artista sente com todo o corpo. Portanto, pode acessá-

la e aplicá-la nos movimentos corporais que realizam o desenho.  

TEMPO FLUIDO 

Os movimentos dos vegetais, com raras exceções, acontecem em uma escala de 

tempo extraordinariamente lenta, se comparada com a nossa. Portanto, a percepção 

humana fisiológica é incapaz de captar a constante motricidade das plantas. A partir 

desse déficit, uma perspectiva errônea das plantas como seres inativos serviu de 

argumento para defini-las como formas de vida inferiores, cuja razão de ser objetivava 

apenas servir ao humano. Pautados pelas filosofias platônica e aristotélica – que 

pressupõem que os vegetais são desprovidos de movimento autônomo e, portanto, 

de sensibilidade e inteligência –, teólogos cristãos, assim como Tomás de Aquino, 

enquadraram as plantas dentro de uma hierarquia espiritual que as considera seres 

mudos, sem alma e, desta forma, passíveis de serem exploradas indiscriminadamente 

(HALL, 2011). Essa visão, também fortalecida pela noção cartesiana e mecanicista de 

que os extra-humanos são seres desprovidos de propósito, fomenta uma 

insensibilidade tal, em relação às plantas e à Terra, que nem a iminência de 

catástrofes climáticas gravíssimas está conseguindo dissipá-la.  

Curiosamente, segundo Stefano Mancuso (2019), um dos precursores da 

neurobiologia vegetal, é justamente por serem sésseis que as plantas possuem uma 

resiliência, plasticidade e sensibilidade surpreendentes. Atualmente, a ciência estima 

que as plantas possuam cerca de vinte sentidos e dentre eles seis seriam análogos 

aos nossos. Em algumas, a sensibilidade ao toque chega a ser dez vezes mais 

sensível do que a humana e, no que concerne à visão, as plantas têm uma percepção 

do espectro luminoso bem mais ampla, captando ondas mais curtas e também mais 

longas do que as perceptíveis pelo olho humano. De acordo com o geneticista Daniel 

Chamovitz (2012, p.9): “[...] as plantas monitoram seu ambiente visível o tempo todo.” 

Para Chamovitz, além da capacidade de detectar as ondas eletromagnéticas, a visão 

concerne à habilidade de responder a estas ondas. Enquanto humanos traduzem 

sinais luminosos em imagens, plantas os transformam em diferentes orientações de 



 
 

7 

 

crescimento. Mesmo quando a planta necessita focar em apenas um estímulo 

específico, seu processo perceptivo sempre abarcará receptores diversos, 

distribuídos por todo o corpo. Desta forma, a percepção vegetal é sempre multifocal e 

policêntrica e envolve “[...] a coordenação entre múltiplos focos de atenção, cada um 

deles destacando um pedaço de informação vital acerca das condições ambientais e 

traduzindo-os em instruções para sua sobrevivência e reprodução.” (MARDER, 2013, 

p. 2). 

A planta encarna a alteridade mais radical ao humano (MANCUSO, 2019). Se a 

sensibilidade animista é alimentada por uma atentividade constante, a planta é a 

atentividade em seu estado puro, continuamente capturando e respondendo aos 

movimentos de seu entorno e para muito além deste. “Ao longo dos anos, 

descobrimos que as plantas respiram com todo o corpo, veem com todo o corpo, 

sentem com todo o corpo, calculam com todo o corpo e assim por diante.” 

(MANCUSO, 2019, p. 96). Conectora basilar das vidas e fluxos terrestres, seus corpos 

sintonizam com os ritmos de diversos mundos e suas relações transformam e moldam 

a Terra. Sua motricidade, perene e multidirecional, está no cerne das movimentações 

chaves para a vida, acima e abaixo do solo. Em sua aparente solidez, a árvore pulsa 

e abriga, não só uma miríade de amálgamas e dinâmicas transformadoras, como a 

fotossíntese, mas também a constante fluidez de rios verticais de escala nanométrica, 

– um sistema de micro-vasos paralelos, que formam o xilema, localizado nas camadas 

mais internas do tronco –, que conectam o céu e a Terra. 

Presentemente, avançadas tecnologias de câmeras de alta velocidade e timelapse de 

alta definição4, permitem a popularização5 de algumas faces do comportamento das 

plantas e suas relações. Curiosamente, as plantas fizeram parte da origem do 

timelapse – técnica na qual uma sequência de fotos é capturada com intervalos de 

tempo pré-determinados e posta em movimento. Em 1896, o botânico Wilhelm 

Friedrich Philipp Pfeffer criou o primeiro filme em timelapse6, realizando o que buscava 

desde que havia visto os experimentos quadro a quadro, realizados pelo fotógrafo 

Eadweard Muybridge em 1878. Pfeffer acreditava que a visualização dos movimentos 



 
 

8 

 

das plantas poderia contrapor a percepção das plantas como natureza morta, 

predominante na época (MANCUSO, 2019).  

Mesmo com imagens rudimentares, sua invenção revelou pela primeira vez o 

movimento antes invisível das plantas, impactando a comunidade científica. Na 

mesma época, Charles Darwin publica, em 1880, o livro O poder do movimento nas 

plantas, fundamentado por uma série de experimentos, através dos quais o cientista 

contrapõe-se à noção de que as plantas são seres autômatos. Criou-se assim, uma 

primeira onda de pesquisas sobre o tropismo, dinâmica do crescimento das plantas, 

que, mesmo breve, produziu estudos importantes para o movimento atual da virada 

da planta (TREWAVAS, 2021).  

Nos últimos anos, parte das recentes discussões no âmbito do animismo, do 

Antropoceno e/ou da virada da planta, questiona como as ontologias animistas 

perceberam o que a ciência ocidental levou tanto tempo para assumir – mesmo diante 

de evidências, como as providas por cientistas assim como Pfeffer e Darwin. Sem 

utilizarem aparatos como sensores, câmeras macro, microscópios ou filmes em 

timelapse, mas, sim, formas performativas variadas de comunicação transespecífica, 

as ontologias animistas há séculos – apesar da diferença de escala temporal entre 

humanos e vegetais – consideram as plantas como seres volitivos, inteligentes, 

relacionais, perceptivos e comunicativos. Fundamentadas por uma relacionalidade 

radical e um entendimento temporal ampliado, a atentividade e a sensibilidade 

animista são continuamente forjadas – e tramadas conjuntamente – com o(s) 

movimento(s) do(s) Outro(s). Seja ele perceptível pela sensorialidade cotidiana ou 

não. Tudo se move e tudo está em movimento nas múltiplas relações e 

temporalidades existentes.  

Em alguns povos ameríndios, assim como o Potawatomi e o Koyukon, a animacidade 

chega a moldar a linguagem, conforme relata a botanista e escritora Potawatomi 

Robin Wall Kimmerer (2013, p. 55): “Uma baía é um substantivo apenas se a água 

estiver morta. Quando baía é um substantivo, é definida por humanos, presa entre 

suas margens e contida pela palavra. Mas o verbo wiikwegamaa – ser uma baía – 

liberta a água do cativeiro e a deixa viver”. De outra maneira, esta influência também 



 
 

9 

 

se encontra na língua tupi, na qual o tempo pertence ao substantivo como movimento 

de sua transformação. Enquanto o sufixo rama indica aquilo que virá a ser, pûera 

aponta para o que passou ou deixou de ser o que era. Assim, se em tupi, ybyrá 

denomina árvore, ybyrárama denomina muda, uma futura árvore e ybyrápûera é o 

nome para um tronco seco ou uma árvore morta, uma árvore que já foi. 

Quando falamos de movimento no contexto do animismo, além de uma transformação 

continuamente presentificada, falamos inevitavelmente de ritmo e a partir de um 

entendimento do ritmo “[...] como a base de todo o universo.” (SCHNEIDER, 1989, p. 

62). O ritmo, que também é repouso, é um princípio original da vitalidade, seu chão e 

sua possibilidade de fluir (OLIVEIRA, 2021). Ao descrever conceitos filosóficos e 

práticas ancestrais das culturas africanas, escritor e etnólogo Amadou Hampâté Bâ4 

(1982, p. 174) relata, sob a perspectiva das tradições animistas africanas retratadas 

por ele, que uma ligação vibratória entre ritmo e movimento geraria “vida e ação”. 

Hampâté Bâ situa o ritmo na gênese do próprio movimento. A presença do ritmo não 

seria apenas resultante da ação do movimento, mas propulsora dele próprio. Assim, 

ritmo e movimento encontrariam-se enredados no cerne da criação, em todas as suas 

dimensões. 

Uma perspectiva relacional do ritmo como a descrita por Hampâté Bâ, o considera 

tanto como estrutura ou forma manifestada por vibrações sonoras, visuais, táteis e 

motrizes, quanto como animacidade, agenciadora de estados sensíveis no trânsito 

entre diferentes domínios e linguagens e, principalmente, como presença criadora da 

própria vida. Tal visão atravessa diferentes cosmologias, tanto na África quanto nas 

diásporas e, também, entre os povos originários. No candomblé, o Orixá Exu é o 

princípio do movimento, ritmo em espiral que se abre ao infinito. Por conseguinte, “Exu 

é o princípio dinâmico fundamental a todo e qualquer ato criativo. Elemento 

responsável pelas diferentes formas de comunicação, é ele o tradutor e linguista do 

sistema mundo.” (VERGER, 2002, p. 20). Sem ele não há vida. No povo Yine (Piro), 

retratado nos estudos do antropólogo Peter Gow (1999), uma das formas mais 

distintas de saber é o conhecimento dos padrões e são as mulheres idosas – mais 

experientes na criação e pintura de padrões na cerâmica, no corpo e em outros 



 
 

10 

 

suportes – que o detém. Para eles, o humano surge quando é separado da placenta, 

geyonchi, o “primeiro padrão”. O feto e a placenta, unidos pelo cordão umbilical, 

formam a “unidade original”. “Ao adquirir conhecimento a respeito de padrões, as 

mulheres Piro tornam-se capazes de repor o "padrão original" perdido, a placenta.” 

(GOW, 1999, p. 307). Este enfoque do ritmo no cerne da porosidade entre ações 

criativas/participativas e a vida, indica novamente uma indissociabilidade da artesania 

com as dinâmicas geradoras e mantenedoras dos fluxos da vida. Uma zona de 

indiscernibilidade, um território que é ritmo e no qual outros ritmos transitam, se 

interseccionam e variam, antes mesmo das linguagens assumirem suas respectivas 

formas perceptíveis aos sentidos. E, conforme citado anteriormente, uma vez 

investidos em suas diferentes manifestações, estas passam a ser aberturas para 

conexões entre mundos. 



 
 

11 

 

CONVERSAR COM ÁRVORES 

 
Imagem 2. Foto da autora. Vista de parte do tronco da parceira do projeto. Fotografia digital, 

dimensões variáveis, Parque Nacional da Tijuca, 2019. Foto:  Foto da autora, 2019 

 

O visível dá acesso ao invisível, ao qual se encontra irremediavelmente entrelaçado.  

Em dezembro de 2019, no percurso da presente pesquisa8, foi iniciada uma conversa 

com uma Árvore centenária residente no Parque Nacional da Tijuca. Por via de 

diferentes tessituras, – que envolveram processos criativos correlatos em fotografia, 

desenho, pintura e animação –, as marcas sensíveis  geradas pelo trânsito dos fluxos 



 
 

12 

 

vibracionais durante nossos encontros, continuaram em devir, alimentando e 

expandindo a conversa através de outros corpos materiais, digitais e luminosos.  

No âmbito da sensibilidade e atentividade animista, perante a presença física da 

Árvore, a visão é implicada como passagem de um estado contemplativo – em que 

sabemos que somos vistos e olhamos o Outro sem projeções – para um estado de 

consciência expandida, no qual conversa-se em uma dimensão vibratória. Um estado 

de ritmo, um estado liminar de conversas em trânsito, elaborado a partir da vivência 

orgânica e imagética do corpomente que se entrega ativamente às forças geradas no 

encontro vibracional com manifestações rítmicas (CUNHA, GARDEL, 2021). Para que 

isto ocorra, a ação de ver deve se aproximar da escuta, na forma de um olhar 

plurifocal, atento e entrelaçado aos outros sentidos. Esta visão/escuta pode ser 

entendida como um deixar se impregnar, se afetar – pela luz, cores, linhas, 

movimento, texturas, ou seja, palavras-ritmo, do Outro. Aqui o ritmo é 

concomitantemente linguagem e interlocução para além da linguagem, território de 

afetos e, enquanto tal, dissolve noções do eu e do outro. Nesta relação, são 

deflagradas alterações a nível sensorial e a Árvore é sentida visualmente como se sua 

matéria fosse líquida, com seus padrões fluindo de modo contínuo e lento. Uma 

movência ondulatória, também sentida internamente por mim, na região do torso. 

A rítmica visível nas texturas presentes no tronco das Árvores é um rastro das suas 

relações com outros entes, forças e elementos, e também da sua pulsação diária. Em 

uma perspectiva expandida da fala, é parte de seus corpos-linguagem (MARDER, 

2017), compostos por uma miríade de palavras de diferentes frequências. No encontro 

vibracional com a visualidade do Outro – ciente de que a mesma também é 

atravessada por suas instâncias invisíveis – a interlocução é prioritariamente rítmica. 

Desta forma, a visão age como acesso a uma dimensão relacional fora do domínio 

preponderante da linguagem representacional, na qual abrem-se fluxos comunicativos 

com o extra-humano, e suas instâncias materiais e imateriais.  

Ao final de cada um dos dois encontros que tive com minha parceira na Floresta da 

Tijuca, foi realizada – em um estado ainda poroso – uma série de registros fotográficos 

dos ritmos visuais implicados nas performances. Posteriormente, por meio de 



 
 

13 

 

combinações digitais com alguns dos padrões registrados, foram criadas diversas 

composições. Três foram selecionadas e, para cada uma delas, foi desenvolvido, em 

telas de grande formato, primeiro um processo em desenho e, a partir deste, um em 

pintura. Estas telas foram desenvolvidas sucessivamente. Com todas finalizadas, 

foram feitos registros fotográficos que serviram de matrizes para um processo de 

pintura digital, como um estudo preparatório para a criação de uma animação, na qual 

as três conversas-pinturas foram embaralhadas via técnicas de motion graphics. 

Neste caminho, cada fluxo percorreu períodos imersivos em uma mídia, fluindo 

posteriormente para outra, e assim sucessivamente, até que as três confluíram na 

criação da animação Tempo Fluido~Tempo Encarnado 9.  

Compartilhando a mesma raiz etimológica da palavra animismo, animação seria a arte 

de gerar movimento em imagens estáticas, provocando a ilusão de estarem animadas, 

de possuírem anima, ou seja, alma – seguindo a premissa ocidental hegemônica, que 

concatena o movimento perceptível pela visão ocular com a presença de vida. 

Desenvolvida na forma de uma pintura expandida, Tempo Fluido~Tempo Encarnado 

foi concebida enquanto pintura luminosa continuamente em movimento, podendo ser 

experienciada por um segundo ou em sua duração completa, de 27 minutos. O tipo e 

tempo de engajamento irá depender da relação sensorial/temporal com cada 

observador/participante.  



 
 

14 

 

 
Imagem 3. Foto da autora. Exemplos de Palavras-ritmo apreendidas. Composição digital, dimensões 

variáveis, Parque Nacional da Tijuca, Rio de Janeiro, 2019. Foto: Foto da autora, 2019.  



 
 

15 

 

 

 
Imagem 4.Christiane da Cunha. Fotografia digital, dimensões variáveis. Parque Nacional da Tijuca, 

2019. Fonte: Foto da autora, 2019. 
  



 
 

16 

 

 
Imagem 5. Christiane da Cunha. – Conversas na Floresta da Tijuca II. Pintura. Óleo sobre tela. 112 X 

142 cm. 2021. Fonte: Foto da autora, 2021. 
 



 
 

17 

 

 
Imagem 6. Christiane da Cunha – Tempo fluido. Fotografia e Pintura digital, Dimensões variáveis. 

Fonte: Foto da autora. 2023. 
 

 
Imagem 7. Christiane da Cunha. Tempo Fluido~Tempo Encarnado. Still-frame. Animação-Pintura 

Expandida. 4K, 26min, Niterói, 2023. Foto: Foto da autora, 2023. 
 



 
 

18 

 

 
Imagem 8. Christiane da Cunha. Tempo Fluido~Tempo Encarnado. Still-frame. Animação-Pintura 

Expandida. 4K, 26min, Niterói, 2023. Foto: Foto da autora, 2023. 

 



 
 

19 

 

 
Imagem 9.Christiane da Cunha – Tempo encarnado. Fotografia e Pintura digital, Dimensões 

variáveis. Fonte: Foto da autora. 2023. 
 

REVERBERAÇÕES  

Habilidades práticas e experiências sensoriais são essenciais para compreender as 

forças e as relações que constituem nossas vivências. Entretanto, conforme 

argumenta Wertheim (2018), vivemos em uma sociedade obcecada com formas de 

representação simbólica, em detrimento ao conhecimento incorporado. Apesar de seu 

apreço pelo movimento, é evidente a indiferença com que o Ocidente trata o ritmo, 

bem como todo o conhecimento incorporado já existente – de origem extra-ocidental 

e também ocidental. Pois mesmo com relevantes reflexões de pensadores como 



 
 

20 

 

Deleuze, Lúcio Pinheiro dos Santos, Gaston Bachelard, Henri Lefebvre, e diversas 

evidências científicas a respeito de sua importância em todos os aspectos da vida, 

humana e extra-humana, prevalece no âmbito geral uma insensibilidade semelhante 

àquela destinada, dentro da tradição filosófica do Ocidente, à vida vegetal. Como 

medida dessa situação, basta questionarmos quanto tempo é destinado ao ritmo – e 

de que forma – nas nossas formações educacionais? E quando abordada, a 

perspectiva rítmica que prevalece nas diferentes esferas formativas, e também 

artísticas, se baseia em divisões espaciais ou temporais e no controle metronômico. 

Enfatizando padronizações cristalizadas, não alcança o ritmo como vitalidade 

multiforme e negligencia sua dimensão relacional e tradutória, presentes nas práticas 

criativas animistas aqui referidas. 

Tais manifestações estabelecem passagens, espaços-tempo, onde ritmos operam 

traduções e, consequentemente, transformações que agem contra calcificações. 

Reconhecer a importância da imbricação do ritmo com a vida, implica compreender a 

importância de uma experiência sensorial que ultrapasse a individualidade, tecendo 

diferentes formas de conexão horizontal com os diversos mundos possíveis. Não por 

acaso, no Brasil, a gênese de diversas danças afro-ameríndias é marcada, 

historicamente, pela repressão de culturas que nutrem, em sua configuração última, 

o ritmo como algo elementar à existência – elemento de abrangência biológica, 

espiritual, política e social, ou seja, enquanto potência do ser e elo de ligação entre 

indivíduos e coletivos, humanos e extra-humanos.  

Pensar a criação como campo dinâmico oriundo de uma sensibilidade animista, é 

pensar em novos enunciados de relações sociais transversais com outros seres – 

subvertendo a noção de meio ambiente para a de um meio de fluxos e sujeitos em 

fluxo. A pesquisa buscou refletir como as diferentes perspectivas sobre o movimento 

e o ritmo afetam nossos sentidos e por conseguinte nossa relação com o mundo 

vegetal. E sem qualquer objetivo prévio, que não fosse o encontro transespecífico, a 

conversa e seus fluxos veio a manifestar a intrínseca relação das Árvores com a 

fluidez – líquida, aérea e luminosa – presente na Terra e dentro de seus corpos.  



 
 

21 

 

Acredito que desembotar interlocuções transespecíficas do desencantamento imposto 

por políticas que associam o animismo a deficiências cognitivas ou veem os vegetais 

como seres passivos e insensíveis, abre caminho para outras percepções e relações 

com os muitos mundos existentes, bem como para reflexões sobre as posições dos 

humanos nas redes de múltiplas coexistências. 

 

Referências 

BIRD-DAVID, Nurit. et al. ‘Animismo’ revisitado: pessoa, meio ambiente e epistemologia 
relacional. Debates do NER, Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Porto Alegre: v. 1, 
n.35, p. 93-171, ago. 2019. 

CHAMOVITZ, Daniel. What a Plant Knows, A Field Guide to the Senses. Nova Iorque: 
Scientific American / Farrar, Straus And Giroux, 2012. 

CUNHA, Christiane da; GARDEL, André. Dramaturgia do Ritmo. Repertório, [S. l.], v. 1, n. 
36, 2021. Disponível em: https://periodicos.ufba.br/index.php/revteatro/article/view/38193. 
Acesso em: 26 dez. 2022. 
 
ESCOBAR, Arturo. Sentipensar con la tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo, territorio y 
diferencia. Medellín: Ediciones UNAULA, 2014. 

ENWEZOR, Okwui; OKEKE-AGULU, Chika. Triumphant Scale. Munique: Prestel Verlag 
GmbH & Company KG, 2020. 

GAGLIANO, Monica. Breaking the Silence: Green Mudras and the Faculty of Language in 
Plants. In: GAGLIANO, Monica; RYAN, John C., VIEIRA, Patrícia. The language of plants: 
science, philosophy, literature. Minneapolis: University of Minnesota Press, 2017. p. 84-100. 
 
GOW, Peter. A geometria do corpo. A outra margem do ocidente. São Paulo: Companhia 
das Letras, p. 299-317, 1999. 

HALL, Matthew. Plants as persons: a philosophical botany. Albany: State University of New 
York Press, 2011. 

HOWES, David. Hearing Scents, Tasting Sights: Toward a Cross-Cultural Multi-Modal 
Theory of Aesthetics. In: BACCI, Francesca; MELCHERART, David. (Eds.) Art And The 
Senses.  Oxford: Oxford University Press, 2011. p. 161-182. 

INGOLD, Tim. The Perception of the Environment - Essays on livelihood, dwelling and 
skill.  Londres: Routledge, 2000. 

INGOLD, Tim. Estar Vivo - Ensaios sobre Movimento, Conhecimento e Descrição. 
Petrópolis: Editora Vozes, 2015. 

KIRMAYER, Laurence. Re-Visioning Psychiatry Cultural Phenomenology, Critical 
Neuroscience, and Global Mental Health, Psychiatric Practice in Global Context, 



 
 

22 

 

Cambridge: University Press, jul, 2015, p. 622 - 660. Disponível em: 
https://doi.org/10.1017/CBO9781139424745.027. Acesso em: 10 jan. de 2022. 

LAGROU, Els. Arte indígena no Brasil: agência, alteridade e relação. Belo Horizonte: 
Editora C/Arte, 2009.  

LAGROU, Els. A fluidez da forma: Arte, Alteridade e agência em uma sociedade 
Amazônica (Kaxinawa, Acre). Rio de Janeiro: Editora Topbooks, 2007. 

MYERS, Natasha. Becoming Sensor in Sentient Worlds: A More-than-natural History of a 
Black Oak Savannah. In: BAKKE, Gretchen; PETERSON, Marina (Org). Between Matter 
and Method Encounters in Anthropology and Art. London: Bloomsbury Academic, 2017. 
p. 76-96. 
 
MANCUSO, Stefano. Revolução das plantas: um novo modelo para o futuro; Tradução de 
Regina Silva. São Paulo: Ubu Editora, 2019. 

MARDER, Michael. Plant intelligence and attention. Plant Signaling & Behavior. Landes 
Bioscience, v. 8, n.5, e23902, maio de 2013. Disponível em:  
https://doi.org/10.4161/psb.23902.  Acesso em:10 jun. 2019. 

MARDER, Michael. To Hear Plants Speak. In: GAGLIANO, Monica; RYAN, John C., VIEIRA, 
Patrícia. The language of plants: science, philosophy, literature. Minneapolis: University of 
Minnesota Press, 2017. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. O olho e o espírito. São Paulo: Cosac & Naify, 2004 

MYERS, Natasha. Becoming Sensor in Sentient Worlds: A More-than-natural History of a 
Black Oak Savannah. In: BAKKE, Gretchen; PETERSON, Marina (Org). Between Matter and 
Method Encounters in Anthropology and Art. London: Bloomsbury Academic, 2017. p. 76-96. 

RAMOSE, Mogobe B. African Philosophy through Ubuntu. Harare: Mond Books, 1999. 

REGEHR-GERBER, Ursula; REGEHR, Verena. Bosques vivos: La convivencia de seres 
humanos y no humanos en el Chaco. Atlántica, Revista de Arte Y Pensamiento, Centro 
Atlántico de Arte Moderno, n.2. Las Palmas de Gran Canaria: Nueva Era, 2021. p. 38-55. 

SCHNEIDER, Marius. Acoustic Symbolism in Foreign Cultures. In: GODWIN Joscelyn (Org). 
Cosmic Music. Musical Keys to the Interpretation of Reality, Rochester: Inner Traditions, 
1989. p. 36-57. 

SOYINKA, Wole. Myth, Literature and the African World. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1990.  

TREWAVAS, Anthony. Aspectos da Inteligência das Plantas. Cadernos Selvagem, 
Biosfera, publicação digital. Rio de Janeiro: Dantes Editora, 2021. Disponível em: 
https://selvagemciclo.com.br/cadernos. Acesso em: jan. 2022. 

VERGER, Pierre Fatumbi. Orixás: Deuses Iorubás na África e no Novo Mundo. Trad. Maria 
Aparecida da Nóbrega. Salvador: Corrupio, 2002. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A floresta de cristal: notas sobre a ontologia dos espíritos 

amazônicos. Cadernos de campo, São Paulo, v. 15,  n. 14/15, p. 1-382, 2006. 

https://doi.org/10.1017/CBO9781139424745.027
https://doi.org/10.4161/psb.23902
https://selvagemciclo.com.br/cadernos


 
 

23 

 

WALL KIMMERER, Robin. Braiding sweetgrass: indigenous wisdom, scientific knowledge 
and the teachings of plants. Minneapolis: Milkweed Editions, 2013 

WERTHEIM, Margaret. Radical dimensions. Aeon Magazine, Publicação online. s/n., jan. 
2018. Disponível em: https://aeon.co/essays/how-many-dimensions-are-there-and-what-do-
they-do-to-reality  

 

Notas

1 Ontologia originária de inúmeras culturas, fundamenta-se na troca intersubjetiva entre humanos e extra-humanos, 

na interação do visível e do invisível, sem qualquer relação dicotômica excludente, mas, sim, de entrelaçamento 
entre as partes em relação. Recuperado pelos debates pós-coloniais como uma outra ontologia e sensibilidade, o 
termo hoje se contrapõe à preconceituosa conceituação original de Edward B. Tylor. (AUTOR, 2018) 

2 O vocábulo trata da vivência rítmica das cosmovisões abordadas, nas quais corpo e mente são produtores 
indivisíveis de conteúdo sensível e reflexivo sobre o real. (RAMOSE, 1999) 

3 O oculocentrismo ocidental tem sua origem na cultura grega, ganha força com o advento da perspectiva e, desde 
então, se expandiu gradualmente, chegando ao seu ápice no século XX. 
 
4 Um exemplo é The Green Planet, série documental produzida pela BBC. Criada com timelapse, drones e câmeras 
especialmente projetadas para a série, atingiu já em seu primeiro episódio, 5.4 milhões de espectadores. Ver: 
Canal Youtube BBC. Online, 21 de dezembro de 2021. Disponível em: https://youtu.be/BoKyMzsa4Xs. Acesso em: 
out. 2022. 
 
5 Um dos vídeos que viralizaram nos últimos anos em diferentes plataformas, mostra o movimento de plantas em 
ambiente doméstico durante 24hs. Ver: 24 Hour Time-Lapse of Houseplants, Canal Youtube TubViral,  00:11s. 
Online 15 de novembro de 2020. Disponível em:  https://youtu.be/MAXtLxFQbb8. Acesso em: set. 2022. 
 
6 Ver: Wilhelm Pfeffer Movimento das Plantas. Disponível em: https://www.dailymotion.com/video/x1hp9q. Acesso 
em: fev. 2022. 
 

7 Nascido no Mali (1901-1991), profundo conhecedor das tradições animistas da savana ao sul do Saara, Hampâté 
Bâ foi membro do Conselho Executivo da Unesco, onde integrou um comitê científico formado para a redação de 
uma História Geral da África (1982). O autor atenta que a extensão do envolvimento das culturas animistas 
africanas com o ritmo é vasta. E que certamente não seria possível tratar da complexidade e da riqueza de práticas 
existentes, visto que estas não podem ser compreendidas na perspectiva de uma cosmovisão unitária. Porém ele 
acredita que alguns elementos se apresentam com certa constância e busca apontá-los (HAMPATÉ BÂ, 1982). 
 
8 Conversar com Árvores, A arte como exercício sensível entre o corpo e a Terra na Era Antropocena. Doutorado 
em Artes Cênicas). PPGAC, Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, 2023. Bolsa Faperj doutorado 
Nota 10. 
 
9 Disponível em: https://christianelopescunha.46graus.com/tempo-fluido-tempo-encarnado/  

https://aeon.co/essays/how-many-dimensions-are-there-and-what-do-they-do-to-reality
https://aeon.co/essays/how-many-dimensions-are-there-and-what-do-they-do-to-reality
https://en.wikipedia.org/wiki/BBC_Studios_Natural_History_Unit
https://youtu.be/BoKyMzsa4Xs
https://youtu.be/MAXtLxFQbb8
https://www.dailymotion.com/video/x1hp9q
https://christianelopescunha.46graus.com/tempo-fluido-tempo-encarnado/

